
Gemeinwohl als Grundlage 
globaler Gerechtigkeit

MARK JOÓB

1. Einleitung

«Alle Wissenschaft und Künste haben ein Gut zum Ziel, das grösste aber die
wichtigste von allen, die Staatswissenschaft: ihr höchstes Gut ist die
Gerechtigkeit; diese aber besteht in der Verwirklichung des Gemeinwohls»,
schreibt Aristoteles in seiner Schrift zur Politik.1 Politische Herrschaft im
Dienst des Gemeinwohls ist jedoch nicht nur für die antike Polis ein Leit-
bild: In der Neuzeit sehen die naturrechtlich fundierten Vertragstheorien
von Hobbes, Locke und Rousseau und in einem weiteren Sinn auch das auf
apriorischen Vernunftprinzipien basierende Staatsrecht von Kant die Auf-
gabe der staatlichen Autorität darin, das öffentliche Wohl zu befördern.2
Und auch für prominente Denker der Gegenwart wie Rawls, Höffe und
Habermas bleibt die Orientierung am Gemeinwohl das Primat der politi-
schen Entscheidungsfindung und des Regierens. Das soll mit je einer kur-
zen Textstelle belegt werden: Rawls führt zu seiner Theorie der Gerechtig-
keit aus: «Bei der Gerechtigkeit als Fairness kommen die Menschen
überein, natürliche und gesellschaftliche Zufälle nur hinzunehmen, wenn
das dem gemeinsamen Wohl dient.» (Rawls 1979, S. 123; Hervorhebung
von mir) Dabei muss nach Rawls die Grundstruktur der Gesellschaft, die
gemäss den im Urzustand von allen Personen unter Bedingungen einer
transsubjektiv-rationalen Wahl gutgeheissenen Prinzipien eingerichtet
werden soll, die natürliche Verteilung von Grundgütern korrigieren. Das
Zitat von Höffe erinnert an Aristoteles: «Da aber die Gerechtigkeit im dis-
tributiven Vorteil besteht, gehört schon zum Begriff einer Rechts- und
Staatsordnung und nicht erst zu ihrem moralischen Prinzip das Gemein-
wohl.» (Höffe 1987, S. 160; Hervorhebung von mir) Den distributiven Vor-
teil bei der Einrichtung einer Rechts- und Staatsordnung stellt sich Höffe als
transzendentalen Tausch von Freiheitsverzicht und -anspruch vor. Haber-



210 Gemeinwohl als Grundlage globaler Gerechtigkeit

mas schliesslich versteht die politischen Rechte als subjektive Handlungs-
freiheiten, die lediglich zu legalem Verhalten verpflichten, die Motive für
das regelkonforme Verhalten aber freistellen müssen. Dazu schreibt er:
«Auf der anderen Seite muss das demokratische Gesetzgebungsverfahren
seine Teilnehmer mit den normativen Erwartungen der Gemeinwohlorien-
tierung konfrontieren, weil es selber seine legitimierende Kraft allein aus
dem Prozess einer Verständigung der Staatsbürger über Regeln ihres
Zusammenlebens ziehen kann.» (Habermas 1994, S. 111; Hervorhebung
von mir verschoben)

Wie der obige knappe Überblick zeigt, ist der Begriff des Gemeinwohls
extrem unterbestimmt, indem ihr in so unterschiedlichen und teilweise
gegensätzlichen Theorien wie die aristotelische Tugendethik, die rawlssche
Synthese von Egalitarismus und Vertragstheorie, die anthropologisch-
normative Legitimationstheorie von Höffe und die soziologisch ausgerich-
tete habermassche Diskurstheorie eine – freilich nicht gleich – wichtige
Rolle zukommt. Die sich aus diesem Umstand ergebende Aufgabe, den
Begriff des Gemeinwohls zu präzisieren und der Versuch, mit Hilfe eines
dabei gewonnenen kritischen Gemeinwohlbegriffs eine überzeugende
Theorie der (globalen) Gerechtigkeit skizzenhaft anzudeuten, sind das Ziel
des vorliegenden Beitrags. Dabei werde ich mich, um den Begriff des
Gemeinwohls gleichsam aufzufächern und seine Bestandteile etwas unter
die Lupe nehmen zu können, auf ausgewählte Texte der gegenwärtigen phi-
losophischen Gerechtigkeitsdebatte abstützen.

Ich möchte mit einer Definition des Gemeinwohls beginnen und diese
Definition dann sogleich in zwei vordergründig voneinander unabhängige
Fragenkomplexe aufspalten. Die Definition lautet: Gemeinwohl ist das
allen gemeinsame Wohl. Und die beiden sich daraus ergebenden Fragen
sind: Auf welche Gruppe von Personen bezieht sich der Ausdruck «alle»?
Und: Wie kann das dieser Gruppe gemeinsame Wohl bestimmt werden?
Diesen beiden Fragen entsprechend, die als «Wessen Wohl?» und «Wel-
ches Wohl?» zusammengefasst werden können und – wie es sich zeigen
wird – eng miteinander verknüpft sind, gliedert sich mein Beitrag in zwei
Teile.

2. Wessen Wohl?

Von Gemeinwohl wird gewöhnlich in Zusammenhang mit einer politischen
Einheit, dem Staat gesprochen. Konstitutive Charakteristika einer staats-
förmigen Rechtsordnung sind erstens das Gewaltmonopol und die
Zwangsbefugnis, die dem Staatsapparat und nur ihm erlauben, rechtskon-
formes Verhalten nötigenfalls mit Gewalt zu erzwingen; zweitens die



MARK JOÓB 211

(demokratisch gestaltete) kollektive Entscheidungsfindung und Hand-
lungsfähigkeit, die es ermöglichen, jene Lebensbereiche, für die der Staat
als zuständig erachtet wird, durch das Recht zu regeln und Amtsträger für
die zweckmässige Verrichtung ihrer Aufgaben mit entsprechender Hand-
lungsmacht auszustatten; und drittens die Institution der Staatsbürger-
schaft, die zur Unterscheidung zwischen Bürgern und Fremden führt und
eine direkte Folge des Umstands ist, dass der Zuständigkeitsbereich eines
Staates auch territorial begrenzt ist.3 Für meine Frage relevant ist zunächst
diese letzte Eigenschaft politischer Einheiten. Weil Einzelstaaten notwen-
digerweise zwischen Bürgern und Fremden unterscheiden, bleibt der terri-
torialstaatlich verhaftete Gemeinwohlbegriff in diesem Sinn immer parti-
kular und meint das Wohl eines bestimmten Staatsvolkes, aus dessen
Perspektive betrachtet es durchaus eine rationale Entscheidung ist, sein
Wohl auch durch Kolonialisierung, durch Unterwerfung und Ausbeutung
fremder Völker zu fördern. Aber nicht erst eine militärische oder wirt-
schaftliche Expansionspolitik, sondern schon die Unterscheidung zwi-
schen Bürgern und Fremden zeigt, dass das von einem bestimmten Staat
verkörperte, aus der Perspektive seiner Bürger kollektive Interesse in
Bezug auf die ganze Gruppe der von den verschiedenen Handlungen dieser
Bürger möglicherweise Betroffenen ein partikulares Interesse ist. Das
Gemeinwohl einer politischen Einheit, das auch auf Kosten von Nichtmit-
gliedern gefördert werden kann, indem die Menschen in solche, deren
Wohl zu berücksichtigen ist, und in solche, deren Wohl unberücksichtigt
bleiben kann, aufgeteilt werden, bleibt also immer ein partikulares
Gemeinwohl.

Nun stellt sich aber die Frage, ob angesichts der Tatsache, dass die Welt
in eine Vielzahl von Staaten aufgeteilt ist, überhaupt mehr als die Verwirk-
lichung von partikularstaatlich ausgerichtetem Gemeinwohl – was die frei-
willige, gegenseitig für vorteilhaft erachtete internationale Kooperation ja
keineswegs ausschliesst – erwartet werden kann. In Zusammenhang mit
dieser Frage lässt sich die politische Philosophie der Gegenwart in zwei
etwa gleich grosse Lager aufspalten: in das Lager jener, die bezüglich der
Anforderungen globaler Gerechtigkeit das Schwergewicht auf das Prinzip
der staatlichen Autonomie legen, und in das Lager jener, die betonen, dass
neben der Autonomie weitere Gerechtigkeitskriterien globale Geltung
beanspruchen dürfen, was zwangsläufig eine gewisse Einschränkung der
Autonomie mit sich führt. Zunächst sollen stellvertretend für das erste
Lager Walzer und Habermas zu Wort kommen.

Walzer formuliert das Credo der Kommunitaristen, als er schreibt, dass
«unser gemeinsames Menschsein uns niemals zu Mitgliedern eines einzi-
gen, allumfassenden ‹Stammes› machen wird. Die entscheidende Gemein-
samkeit der menschlichen Rasse ist der Partikularismus» (Walzer 1996, S.



212 Gemeinwohl als Grundlage globaler Gerechtigkeit

110). Dementsprechend ist Walzer der Auffassung, dass allein Individualis-
mus, Freiheit, persönliche und staatliche Autonomie «universale Werte»
sind (ebd., S. 150). Dem Postulat dieser universalen Werte zum Trotz sind
Moral und Gerechtigkeit nach Walzer nur Produkte menschlicher Kreati-
vität und können deshalb nie volle, d.h. globale Universalität beanspru-
chen, wie Walzers folgende rhetorische Fragen zeigen: «Auf welcher
Grundlage dürfen wir [...] eine einzige und universale Gerechtigkeit erwar-
ten? Wäre das nicht so, als wollten wir die Vielheit der Dramatiker schützen,
und gleichzeitig fordern, sie sollten alle das gleiche Stück schreiben?»
(Ebd., S. 156) Die Spannung zwischen den Aussagen Walzers, dass u.a.
Autonomie ein universaler Wert ist, es jedoch keine universale Gerechtig-
keit gibt, lässt sich auflösen, wenn man davon ausgeht, dass Walzer auf
zwei unterschiedlichen Ebenen von Universalität bzw. Gerechtigkeit
spricht: Auf einer oberen Ebene befindet sich das Prinzip der individuellen
und staatlichen Autonomie, das als ein globales Prinzip von universaler
Geltung absolut gesetzt wird; auf einer unteren Ebene stehen die verschie-
denen national geprägten Gerechtigkeitskonzepte, von denen keines für
sich allein Universalität beanspruchen kann. Bei dieser zweistufigen Kon-
zeption entstehen aber Probleme. Einerseits liefert Walzer keine Begrün-
dung dafür, warum der Grundsatz der Autonomie gegenüber anderen
Gerechtigkeitsprinzipien wie beispielsweise das der Gleichheit Vorrang
haben soll, sondern beruft sich auf das (sicher erstrebenswerte) Ziel, dass
die Vorherrschaft einer einzigen Nation verhindert werden muss (ebd., S.
187); es könnte jedoch durchaus der Fall sein, dass der Einschränkung von
hegemonialen Bestrebungen gerade mit dem Prinzip der Gleichheit besser
gedient wäre. Andererseits blendet Walzer die Möglichkeit von Konflikten,
z.B. zwischen der persönlichen und der staatlichen Autonomie oder zwi-
schen den Freiheitsansprüchen verschiedener Individuen, die doch irgend-
wie geregelt werden müssten, fast gänzlich aus und sagt nur: «Wir können
nicht in die Rolle der Polizei schlüpfen und dem Gesetz Geltung verschaf-
fen, denn (abgesehen von ernsthaften Verletzungen) läuft das Gesetz leer,
bevor es durchsetzbar ist.» (ebd., S. 151) Es ist zwar schwer zu bestimmen,
was Walzer allgemein unter «Gesetz» verstanden haben will, denn er
bezeichnet mit diesem Begriff teilweise auch eine bestimmte Lebensform;
im zitierten Satz geht es jedoch eindeutig um das Gesetz, das die gegensei-
tigen Freiheiten von Individuen schützt. Und ernsthafte Verletzungen dieses
Gesetzes, die ja nicht selten geschehen, sind meines Erachtens Grund
genug, um das Konfliktproblem auch auf theoretischer Ebene eingehender,
als es Walzer tut, zu behandeln.

Die Konzeption von Walzer zeigt exemplarisch, mit welchen zwei zen-
tralen Problemen kommunitaristisch ausgerichtete Theorien grundsätzlich
kämpfen müssen: mit dem Problem der Begründung des Vorrangs des



MARK JOÓB 213

Autonomieprinzips vor anderen Gerechtigkeitsgrundsätzen und mit dem
Problem von Freiheitskonflikten zwischen Staaten und Individuen.

Habermas entwickelt eine weit komplexere Theorie des demokratischen
Rechtsstaates als Walzer. Aus soziologischer Sicht sieht Habermas die Auf-
gabe des Rechts, das sich für ihn durch seine strenge Positivität auszeichnet,
darin, dass es auf dem «postkonventionellen Begründungsniveau», wel-
ches durch den Zerfall der traditionellen Sittlichkeit und die Ablösung der
Moral von der Praxis gekennzeichnet ist, von den kognitiven, motivationa-
len und organisatorischen Anforderungen, die an eine moralisch urteilende
und handelnde Person gerichtet sind, entlastet und eine «sozialintegrative
Kraft» entfalten kann (Habermas 1994, S. 145 f., 51 ff.). Diese Aufgabe
kann das positive Recht, wie Habermas festhält, nicht allein lösen, sondern
muss seine sozialintegrative Kraft «letztlich aus Quellen der gesellschaftli-
chen Solidarität» (ebd., S. 59) speisen. Die gesellschaftliche Solidarität
überschreitet aber den Bereich des Rechts und gehört zur Moral. Dabei
stellt sich die Frage: Wo endet der Zuständigkeitsbereich des Rechts und ab
wann haben wir es mit einer moralischen Fragestellung zu tun? In der Tat
bildet die Abgrenzung von Recht und Moral, wie Habermas selbst bemerkt
(ebd., S. 675 f.), ein zentrales Problem der Diskurstheorie. Einen Lösungs-
versuch, der den Zusammenhang zwischen der Abgrenzungsproblematik
und meiner Ausgangsfrage beleuchtet, unternimmt Habermas an folgender
Stelle: «Bei moralischen Fragestellungen bildet die Menschheit bzw. eine
unterstellte Republik von Weltbürgern das Bezugssystem für die Begrün-
dung von Regelungen, die im gleichmässigen Interesse aller liegen. [...]
Bei ethisch-politischen Fragestellungen bildet die Lebensform ‹je unseres›
politischen Gemeinwesens das Bezugssystem für die Begründung von
Regelungen, die als Ausdruck eines bewussten kollektiven Selbstverständ-
nisses gelten.» (ebd., S. 139) Weil nun das von Habermas postulierte Dis-
kurs- bzw. Demokratieprinzip, nach dem jene Handlungsnormen Gültig-
keit beanspruchen dürfen, denen alle Betroffenen in rationalen Diskursen
zustimmen können, eindeutig nur für Einzelstaaten vorgesehen ist, wird die
globale Perspektive der «moralischen Fragestellung» bei der politischen
Entscheidungsfindung lediglich indirekt, d.h. über die moralische Kompe-
tenz der Rechtsautoren berücksichtigt; und diese globale moralische Sicht
kann auf den Prozess der politischen Entscheidungsfindung nur dann Ein-
fluss nehmen, wenn die Rechtsautoren den Anforderungen, die an eine
moralisch urteilende und handelnde Person gerichtet sind, entsprechen,
von diesen Anforderungen also gerade nicht entlastet werden. Die
«ethisch-politische Fragestellung» hingegen erstreckt sich sinngemäss auf
die Beförderung des partikularstaatlichen Gemeinwohls, wobei die zum
lebensweltlichen Kontext bzw. zum Hintergrundwissen der Bürger
gehörenden Normen, deren Geltungen entweder nicht als problematisch



214 Gemeinwohl als Grundlage globaler Gerechtigkeit

empfunden wird oder die überhaupt nicht falsifizierbar sind, gar nicht erst
Gegenstand eines Diskurses werden können.4 Es überrascht, dass sich
Habermas zwar auf einen «massiven Hintergrundkonsens» (ebd., S. 38)
beruft, diesen jedoch weder kritisch thematisiert, noch mit der vorausge-
setzten Entscheidungsfreiheit des Einzelnen in Beziehung bringt. Der
Grund hierfür liegt wohl darin, dass feste Formen «traditioneller Sittlich-
keit» den diskursiv zu erreichenden Konsens vorwegzunehmen und das
Ergebnis des demokratischen Verfahrens von vornherein zu determinieren
drohen.

Die skizzierte Problematik der Diskurstheorie spitzt sich in der Unter-
scheidung von Recht und Moral zu: Während Habermas von «Komplemen-
tarität von Recht und Moral» (ebd., S. 669) spricht, stellt er im Diskurs-
bzw. Demokratieprinzip, das diesen übergeordnet ist, ein auch gegenüber
der Moral noch neutrales Prinzip auf. Aus einer moralischen Perspektive
betrachtet, erscheint das Aufstellen dieses Prinzips jedoch als ein Etiket-
tenwechsel und eine Privilegierung, indem die normative Forderung der
Zustimmungswürdigkeit von Regeln aus der Gesamtmenge moralischer
Normen herausgegriffen, als Diskursprinzip bezeichnet und der Restmenge
moralischer Normen und dem Recht vorgeordnet wird. Dank der Konstruk-
tion des Diskurs- bzw. Demokratieprinzips ist man zwar beim Aufbau einer
demokratischen Staatstheorie nicht länger auf eine originäre Moral ange-
wiesen und kann die Positivität des Rechts absolut setzen, Habermas unter-
lässt es aber, eine Begründung für das Primat der Zustimmungswürdigkeit
zu liefern, und beruft sich stattdessen auf eine «empirisch informierte Auf-
fassung» (ebd., S. 137). Ausserdem führt er aus, dass es für die Philosophie
eine «unnötige Aufgabe» ist, wenn sie versucht nachzuweisen, dass es
nicht nur aus «funktionalen Gründen», sondern auch aus moralischen
Gründen geboten ist, das Zusammenleben der Menschen rechtsförmig zu
gestalten (ebd., S. 677). Diese Behauptung weist auf Habermas’ These der
Gleichursprünglichkeit hin, die den Rechtssubjekten, die sowohl Adressa-
ten als auch Autoren des positiven Rechts sind, die Möglichkeit nimmt, das
Diskursprinzip selbst zu hinterfragen, indem die Sprache des Rechtskodes
mit dem Verfahren für die Erzeugung legitimen Rechts gleichursprünglich
gegeben, d.h. vorgegeben ist. Das logische Konstrukt der Gleichursprüng-
lichkeit, das sich bei Habermas auch auf die Genese von Recht und Moral
sowie von privater und öffentlicher Autonomie bezieht, besagt, dass diese
gleichzeitig entstanden sind und deshalb eines dieser Elemente allein keine
Originalität beanspruchen kann, sondern sie alle zusammen mit dem
demokratischen Rechtsstaat ursprünglich gegeben sind. Die Existenz einer
originären Moral, die das Wohl der gesamten Menschheit als ein funda-
mentales Kriterium bei der Einrichtung gesellschaftlicher Institutionen und
Verfahren vorschreibt, wird in der Diskurstheorie somit bestritten.



MARK JOÓB 215

Die Ambivalenz der Diskurstheorie kommt in der Spannung zwischen
den moralisch gebotenen Menschenrechten und der demokratischen Volks-
souveränität, d.h. zwischen privater und öffentlicher Autonomie, besonders
deutlich zum Vorschein: «Menschrechte mögen als moralische Rechte
noch so gut begründet werden können; sobald wir sie aber als Bestandteile
des positiven Rechts konzipieren, liegt es auf der Hand, dass sie einem sou-
veränen Gesetzgeber nicht gleichsam paternalistisch übergestülpt werden
dürfen.» (ebd., S. 670) Zweifelsohne kann von positivem Recht und echter
Demokratie nur gesprochen werden, wenn das Volk als Gesetzgeber volle
Souveränität geniesst; der demokratische Rechtsstaat impliziere jedoch die
Gewährleistung gerade der als Menschenrechte geforderten subjektiven
Handlungsfreiheiten – lautet die These von Habermas. Das ist gewiss 
eine elegante Lösung des Dilemmas. Einerseits folgt aus der These von
Habermas, dass zumindest ein Menschenrecht existiert, dem schon aus
begrifflichen Gründen, indem es eben ein Recht ist, weltweit durchaus
paternalistisch Geltung verschafft werden muss: das Menschenrecht auf
Demokratie. Andererseits kann die Feststellung, dass die demokratische
Staatsform den Anforderungen der Menschenrechte genügt, nicht als Argu-
ment gegen – sondern eher schon als Illustration für – die universale Gül-
tigkeit und die originäre Bedeutung dieser Rechte angeführt werden. Die
notwendige Einforderung des durch Demokratie gewährleisteten Men-
schenrechtspakets ist aber mit dem von Habermas aufgestellten «Toleranz-
prinzip» (Habermas 1999, S. 225), das von den Gesellschaften volle gegen-
seitige Anerkennung und auf Konsens beruhende Kooperation verlangt,
und mit einer «Weltinnenpolitik ohne Weltregierung» (Habermas 1998, S.
156), die nur den Interessen global handlungsfähiger Aktoren entsprechend
gestaltet werden kann, meines Erachtens nur schwer zu vereinbaren. Die
Spannung zwischen privater und öffentlicher Autonomie bleibt also in
Anbetracht der Tatsache, dass nur eine Minderheit der Staaten der 
Erde demokratisch verfasst ist, bestehen. Darin zeigt sich, dass die haber-
massche Diskurstheorie wohl als eine Rekonstruktion des partikularen,
demokratischen Rechtsstaates betrachtet werden muss, und zwar als eine
Rekonstruktion, die – wie ich oben dargestellt habe – die Zustimmungs-
würdigkeit und die Autonomie einseitig und weitgehend unbegründet
bevorzugt, aber normative Voraussetzungen wie das so genannte Hinter-
grundwissen gleichzeitig vernachlässigt und deshalb reduktionistisch-
dezisionistische Züge trägt.5

An dieser Stelle möchte ich bemerken, dass den Theorien von Habermas
und Rawls einiges gemeinsam ist, indem erstens der von Habermas gefor-
derte reale Diskurs samt seinen Vorbedingungen als eine Verlagerung des
rawlsschen Urzustandes mit seinen Einschränkungen in die Gegenwart
verstanden werden kann (Rawls selbst nimmt diese Verlagerung in seinem



216 Gemeinwohl als Grundlage globaler Gerechtigkeit

späten Werk vor)6, zweitens sich auch Rawls bei seinem Versuch, das Sou-
veränitätsprinzip mit der Forderung der Menschenrechte zu versöhnen,
klar zugunsten der Autonomie von Staaten entscheidet, was sich schon an
der Einführung eines zweiten, zwischenstaatlichen Urzustandes zeigt, und
drittens Rawls die habermassche Rekonstruktion des demokratischen
Rechtsstaates auf internationaler Ebene als Rekonstruktion des geltenden
Völkerrechts wiederholt, wie die altbekannten Grundsätze, auf die er sich
bei der Entwicklung einer globalen Rechtsordnung abstützt, bezeugen.

Zum anderen Lager der politischen Philosophie gehören jene, die der
Auffassung sind, dass das Prinzip der Autonomie nicht ausreicht, um eine
internationale politische Ordnung, die moralisch vertretbar ist, zu begrün-
den, und deshalb mit einem Paket von Gerechtigkeitskriterien, dem staats-
übergreifenden Gemeinwohl, ergänzt und eingeschränkt werden muss. Im
Folgenden werden zwei prominente Gestalten dieses Lagers, Höffe und
Pogge, den Bezugspunkt bilden. Den Übergang von Habermas zu Höffe
soll aber die berühmte Frage von Augustinus bilden: «Was anders sind also
Reiche, wenn ihnen Gerechtigkeit fehlt, als grosse Räuberbanden?»7 Diese
prägnante Frage ist nicht nur dazu geeignet, den Begriff der Gerechtigkeit
mit dem Begriff des Gemeinwohls in Beziehung zu bringen, sondern auch
dazu, die von Habermas aufgestellte These, dass die demokratische Staats-
form ein ausreichendes Kriterium für die Gewährleistung der Menschen-
rechte ist, in Frage zu stellen. Demokratisch organisierte «Räuberbanden»,
die auf Kosten der Nicht-Mitglieder leben, sind nämlich durchaus vorstell-
bar, da es – wie ich oben schon erwähnt habe – für jede Gemeinschaft ratio-
nal sinnvoll ist, gewinnbringende Expansionspolitik, sei sie militärisch
oder wirtschaftlich, zu betreiben. Es kommt jedoch geradezu einem Euphe-
mismus gleich, demokratisch funktionierende Staaten, die sich wie grosse
Räuberbanden verhalten, in den Bereich der Vorstellung zu situieren, ange-
sichts der Tatsache, dass die Geschichte zur Genüge solche Beispiele pro-
duziert hat. Man denke etwa an die Kolonien des ab 1871 wieder republi-
kanischen Frankreich in Äquatorial- und Westafrika oder an die ab Mitte
des 19. Jahrhunderts in Südamerika einsetzende offensive Interventionspo-
litik der Vereinigten Staaten, die ihre Zielpunkte auch heute wirtschaftli-
chen Interessen entsprechend aussucht.

Die Frage von Augustinus macht also darauf aufmerksam, dass jede
politische Herrschaft, auch die demokratisch verfasste, dem Kriterium der
Gerechtigkeit genügen muss, um vom organisierten Verbrechen unter-
schieden werden und als legitim gelten zu können. Und aus dem bisher
Gesagten folgt, dass dieses Kriterium darin bestehen muss, dass ein Staat
das Wohl seiner Bürger nicht zu Lasten von Aussenstehenden fördert, son-
dern das Wohl aller von den Handlungen dieser Bürger möglicherweise



MARK JOÓB 217

Betroffenen berücksichtigt. Dementsprechend hebt Höffe bezüglich der
Zwangsvorschriften des legitimen Rechtsstaates hervor, dass bei ihnen die
Gruppe der vom Zwang Benachteiligten mit der Gruppe der vom Zwang
Bevorteilten zusammenfalle (Höffe 1987, S. 161). Im Unterschied zum
Utilitarismus, der das Wohl der Menschen ausschliesslich kollektiv im
Sinn einer Gesamtsumme versteht und deshalb für die Opferung Einzelner,
sofern sie durch den Zuwachs des Wohls der Übrigen aufgewogen wird,
unempfindlich ist, was die Aufteilung der Menschen in eine terrorisierte
und in eine privilegierte Gruppe erlaubt, verlangt daher Höffe im Namen
eines legitimatorischen Individualismus, dass der im Kriterium der politi-
schen Gerechtigkeit enthaltene Begriff des Gemeinwohls nicht allein kol-
lektiv, sondern auch distributiv aufgefasst werde: «[...] der distributiv-
kollektive Vorteil besteht in einer genuinen Gemeinsamkeit: in Regeln, die
gleichwohl jedem einzelnen zugute kommen. Im Gegensatz zu einer bloss
strategischen Gemeinsamkeit sind die persönlichen Interessen der Beteilig-
ten nicht wie Sandkörner, die lediglich zu einem Haufen, zu einer volonté
de tous, zusammengetragen werden. Man schafft vielmehr eine gemeinsa-
me Ordnung; und diese wird deshalb von jedem einzelnen und zugleich
von allen gemeinsam gewollt, weil sie allseits vorteilhaft ist.» (Höffe 1999,
S. 54) Damit gelingt es Höffe, den beiden Extremen einer individualistisch-
anarchistischen und einer institutionalistisch-autoritären Staatsauffassung
zu entgehen und einen als Legitimationskriterium für politische Ordnun-
gen geeigneten, fundierten Gemeinwohlbegriff einzuführen. Das distribu-
tiv-kollektive Gemeinwohl vereinigt als Leitprinzip die Grundsätze der
Verallgemeinerung, der Unparteilichkeit und der Zustimmungswürdigkeit,
ohne diese auf private und öffentliche Autonomie zu reduzieren, und
betrifft zunächst die fundamentale Ebene der das Recht definierenden
Gerechtigkeit, jene Ebene, zu der Habermas aufgrund seiner soziologisch
gefärbten Fragestellung nicht vorzudringen vermag. Dieser Gemeinwohl-
Begriff hat dann aber auch auf die Rechtsnormierung beträchtliche Auswir-
kungen, indem der Bezugsrahmen der Rechtssetzung und -durchsetzung
konsequenterweise auf die gesamte Menschheit und den ganzen Globus
ausgeweitet werden muss, damit Staaten nicht länger unter dem gleichen
Legitimationsdefizit leiden wie das organisierte Verbrechen.

Der Rechtspositivismus, der in seiner reinsten Form wohl von Kelsen
vertreten wird,8 ist nicht nur deshalb politisch unhaltbar, weil er für die
Unterscheidung zwischen partikularstaatlichem Gemeinwohl und dem glo-
bal ausgerichteten, distributiv-kollektiven Gemeinwohl unempfindlich ist,
sondern – wie auch Höffe richtig feststellt -9 auch aus dem Grund, dass er,
indem er das Recht als eine Hierarchie von Ermächtigungen in Form einer
linear deduktiven Reihe betrachtet, entweder einem infiniten Regress,
einem logischen Zirkel oder dem Abbruch des Verfahrens ausgesetzt ist,



218 Gemeinwohl als Grundlage globaler Gerechtigkeit

das Recht also nicht begründen kann. (Habermas vollzieht einen dogmati-
schen Abbruch des Verfahrens, als er davon ausgeht, dass der Rechtskode
gleichursprünglich mit dem Verfahren der Rechtssetzung gegeben ist.)

Wenn die Beförderung des Wohls, das weltweit jedem Einzelnen und der
ganzen Gemeinschaft zugute kommt, generell zum Leitprinzip politischen
Handelns erhoben wird, kann von einem universalistischen Ansatz gespro-
chen werden. Nach Pogge hat eine universalistische Konzeption der
Gerechtigkeit drei Eigenschaften: erstens werden alle Personen demselben
System nicht-generierter, d.h. nicht aufgrund besonderer Handlungen ver-
pflichtender Regeln unterworfen, zweitens weisen diese fundamentalen
Regeln allen Adressaten die gleichen basalen Ansprüche und Lasten zu und
drittens sind diese basalen Ansprüche und Lasten allgemein, also nicht zur
Begründung von Privilegien verwendbar formuliert (Pogge 2001, S. 31 f.).
Diese drei Kriterien des Universalismus laufen auf die Forderung nach
«systematischer Einheitlichkeit in der Moral» (ebd., S. 33) hinaus und ver-
langen als Konsequenz des auch von Höffe beschworenen Gerechtigkeits-
grundsatzes, wonach die Individuen die legitimatorische Letztinstanz jeder
politischen Ordnung darstellen, eine globale Perspektive bei der Beurtei-
lung ethisch-politischer Fragen.10 In dieser Hinsicht ist nun Höffe einer-
seits vorbildlich, indem er universale Gerechtigkeitsprinzipien aufstellt
und das Ziel politischen Handelns folgerichtig in der Errichtung einer sub-
sidiär-föderativen Weltrepublik festlegt, andererseits ist er aber nicht ganz
konsequent, da er ähnlich wie Rawls einen zweistufigen Vertrag konstruiert,
auf dessen erster Stufe der Staatsvertrag den Partikularstaat konstituiert
und auf dessen zweiter Stufe bei der Schaffung der Weltrepublik nebst
einer «Bürgerlegitimation» auch eine «Staatenlegitimation» (Höffe 1999, S.
310) zum Tragen kommen soll. Dadurch würde die bei der Legitimation
einzelner Staaten unterstellte Selbstzweckhaftigkeit der Individuen von
diesen auch auf die Staaten übertragen werden, und eine solche, den Staa-
ten zugesprochene «derivative Selbstzweckhaftigkeit» – was schon an sich
ein etwas paradoxer Begriff ist – könnte mit der «originären Selbstzweck-
haftigkeit» der Individuen in Konflikt geraten. Damit will ich nicht die
Daseinsberechtigung von staatlichen Ordnungseinheiten oder das Recht
auf Besonderung und auf nationale Identität in Frage stellen, sondern viel-
mehr betonen, dass jeder Staat nur dann als legitim gelten kann, wenn sein
Bestehen das Wohl seiner Bürger fördert und dem Wohl der Nicht-Bürger
zumindest nicht abträglich ist; in diesem Sinn verkörpert jeder legitime
Staat einen moralisch zu rechtfertigenden Zweck.

Im Gegensatz zu Höffe hält Pogge, indem er einen einheitlichen Sicht-
winkel einnimmt, nur eine Stufe der Begründung für erforderlich: «In view
of the apparent complexity of the problem of background justice, it is thus
imperative to take a global perspective from the start, to adjust our moral



MARK JOÓB 219

reflections about the internal organization of societies and associations and
about the appropriate constraints upon individual conduct in light of our
aspiration for a stable and just global basic structure.» (Pogge 1989, S. 256)
Diese globale Betrachtung ethisch-politischer Fragen ist die zwingende
Folge des sowohl von Pogge als auch von Höffe vertretenen legitimatori-
schen Individualismus, die gefordert ist, damit die Menschen vor militäri-
scher und wirtschaftlicher Unterdrückung, die nicht nur von fremden Staa-
ten und deren Bürgern, sondern auch von der eigenen Staatsgewalt droht,11

sicher sein und ihre Selbstzweckhaftigkeit behalten können.12

Aufgrund des Kriteriums der Gerechtigkeit geboten und legitimatorisch
erforderlich ist somit, dass sich das politische Handeln am distributiv-
kollektiven Gemeinwohl orientiert, wobei die Bezeichnung «kollektiv»
(im Unterschied zu Höffe, der sie in erster Linie auf den Einzelstaat
bezieht) eindeutig die Menschheit als Ganzes, einschliesslich der zukünfti-
gen Generationen, bedeuten muss; synchron betrachtet und solange 
mangels entsprechender Sanktionen einem distributiven Vorteil nur ein
kollektiver Schaden gegenübersteht, kann nämlich die langfristig selbstzer-
störerische Belastung der Umwelt durch die Menschen auf kurze Sicht
rational sein.13 Jede ethisch-politische Frage muss daher aus einer univer-
salistischen, d.h. globalen und diachronen Perspektive heraus entschieden
werden, und nur jene politische Herrschaft, die sich die Beförderung des
distributiv-kollektiven Gemeinwohls zum Ziel gesetzt hat und dieses idea-
le Ziel mit all den ihr zur Verfügung stehenden Mitteln in der Realität auch
tatsächlich verfolgt, ist legitim und sollte als solche anerkannt werden.14

Bevor ich zur zweiten anfangs gestellten Frage übergehe, möchte ich
betonen, dass der von mir geforderte Universalismus, etwa in Form univer-
saler Menschenrechte, nicht Uniformität bedeutet, da nur der legitimatori-
sche Individualismus, der den Universalismus ja begründet, geeignet ist,
das mit dem Wohl aller verträgliche Höchstmass an Diversität zu gewähr-
leisten, indem er jeder einzelnen Person auf der Welt auch in der Zukunft
die Grundlagen für eine von den verschiedenen Formen der Unterdrückung
freie Entfaltung ihrer Fähigkeiten im Rahmen des distributiv-kollektiven
Gemeinwohls bereitzustellen und zu erhalten beabsichtigt.

3. Welches Wohl?

Diese zweite Frage klingt fast trivial, nachdem das distributiv-kollektive
Gemeinwohl schon als das ethisch gebotene Ziel jedes politischen Han-
delns identifiziert worden ist. Das zeugt davon, dass die beiden anfangs
gestellten Fragen eng miteinander verknüpft sind und die Beantwortung
der Frage nach dem Bezugsrahmen des zu befördernden Wohls auch die



220 Gemeinwohl als Grundlage globaler Gerechtigkeit

Antwort auf die Frage nach der Bestimmung dieses Wohl teilweise deter-
miniert, aber eben nur teilweise, denn es bleiben zentrale Punkte unbe-
stimmt. So verlangt die globale und diachrone Perspektive bei der Rechts-
setzung zwar die Überwindung jedes bezüglich der gesamten Menschheit
partikularen Interessenkalküls, liefert jedoch keine Anleitung dazu, wie das
im distributiv-kollektiven Gemeinwohl enthaltene allgemeine Interesse der
Menschheit, das zur Normierung sozialen Handelns dienen soll, der objek-
tiven Erkenntnis zugänglich gemacht werden kann. Die Ethik und somit
die politische Philosophie können nicht umhin, sich diesem komplexen
epistemologischen Problem zu stellen.

In der gegenwärtigen Diskussion stehen sich die Quelle der Normativität
betreffend zwei Gruppen von Theorien gegenüber: Theorien – wie die von
Habermas, Forst und Kohler -15, die den Prozess der Entscheidungsfindung
betonen und den demokratisch-freien Diskurs zum Entstehungsort legiti-
mer normativer Regeln bestimmen, wobei die inhaltliche Festlegung dieser
Regeln der autonomen Entscheidung der Rechtsautoren überlassen und
mithin offen bleibt, sowie Theorien – wie die von Höffe, Nussbaum und
Krebs -16, für die die Substanz der Regeln entscheidend ist, indem aus
anthropologischen Fakten ein Kernbereich fundamentaler materialer
Regeln, die einem öffentlichen Entscheidungsverfahren nicht ausgesetzt
werden dürfen, gewonnen wird. Das Problem prozessualer Theorien ist
also, dass ihre diskursiv zu erreichenden Entscheidungsergebnisse tenden-
ziell der Beliebigkeit ausgesetzt sind, weil sie die Festlegung der Rechtsre-
geln der Entscheidungsfreiheit von Individuen überantworten, während
substantielle Theorien Schwierigkeiten haben können, ihre Art der Festset-
zung von fundamentalen Regeln auf Menschenrechtsebene als legitim, d.h.
im Dienst des distributiv-kollektiven Gemeinwohls stehend, auszuweisen.
Eigentlich ergibt sich somit bei beiden Theorietypen das gleiche Problem:
Wie kann die dem allgemeinen Interesse der Menschheit verliehene Nor-
mativität dem Zugriff partikularer Interessen, die dieser abträglich sind,
entzogen werden? Zur Klärung der Frage, welcher Theorietyp dieses Pro-
blem am besten lösen kann, habe ich zwei Beispiele, das Beispiel eines
Pädophilen und das eines Kannibalen, konstruiert:

Der Pädophile argumentiert für die Zulassung der Pädophilie folgender-
massen: «Selbstverständlich sollte nur freiwillige Pädophilie zugelassen
werden, Gewalt muss in jedem Fall geahndet werden. Es ist aber nicht ein-
sichtig, warum ein Mensch gerade ab 18 Jahren über seinen Körper frei
verfügen darf und nicht schon ab 5 oder 10 Jahren. Das Verbot der Pädo-
philie ist eine willkürliche, paternalistische Begrenzung der individuellen
Handlungsfreiheit, da freiwillige Pädophilie keine Person in ihrer Freiheit
einschränkt, sondern im Gegenteil für alle zusätzliche Freiheit schafft.
Ausserdem ist es doch gleichgeschlechtlichen Paaren manchenorts erlaubt,



MARK JOÓB 221

Kinder zu adoptieren, obwohl diese Kinder nicht einmal frei entscheiden
dürfen, ob sie gleichgeschlechtliche Eltern haben wollen oder nicht.»

Ähnlich argumentiert der Kannibale für die Zulassung des Kannibalis-
mus: «Selbstverständlich sollte nur freiwilliger Kannibalismus zugelassen
werden; gegessen werden darf nur eine Person, die ihren Körper für den
Verzehr freigibt. Wenn jemand Kannibalismus als anstössig empfindet, ist
Toleranz gefragt. Kannibalismus erweitert ja nur die individuelle Hand-
lungsfreiheit. Angesichts der Tatsache, dass Organspenden für medizini-
sche Zwecke und in vielen Staaten auch Euthanasie erlaubt sind, ist das
Verbot von Kannibalismus völlig willkürlich. Ob jemand das Fleisch von
Tieren oder auch das von Menschen isst oder auf den Fleischverzehr gänz-
lich verzichtet, ist eine private Angelegenheit.»

Es ist evident, dass sich Pädophilie und Kannibalismus mit partikularen
Interessen verbinden, die, falls sie frei verfolgt werden könnten, entgegen
der in den beiden Beispielen ausgeführten Argumentation das Leben von
Personen durchaus negativ beeinflussen würden, indem Pädophilie bei
Kindern ernsthafte psychische Störungen verursacht und Kinder, die auf-
grund ihrer Abhängigkeit von Erwachsenen diesen weitgehend ausgeliefert
sind, kaum freie Entscheidungen treffen und ihre eigenen Interessen wahr-
nehmen können. Der Kannibalismus ist dem allgemeinen Interesse der
Menschheit deshalb abträglich, weil er die aus der Selbstzweckhaftigkeit
jeder Person entspringende Würde des Menschen in krasser Weise verletzt,
das Selbstverständnis der menschlichen Gattung erschüttert und seine
Zulassung unter den Menschen mit Sicherheit Angst und Schrecken ver-
breiten und bei vielen gefährliche psychische Deformationen verursachen
würde. Dass also Pädophilie und Kannibalismus zum Schutz aller verboten
werden sollte, da ihre Zulassung erheblichen psychischen Schaden anrich-
ten würde und deshalb nicht mit dem Leitprinzip des distributiv-kollektiven
Gemeinwohls vereinbar ist, kann als erwiesen betrachtet werden.

Nun legen prozessuale Theorien nur das Verfahren der Entscheidungs-
findung bzw. Rechtssetzung fest und müssen den Individuen folglich im
Rahmen dieses Verfahrens volle Entscheidungsfreiheit zusprechen, damit
die in diesen Theorien angelegte prozessuale Offenheit zur Geltung kom-
men kann und das Ergebnis des demokratischen Diskurses nicht durch
überpositive Faktoren von vornherein determiniert ist; aus dieser postulier-
ten Offenheit entspringen die diskurstheoretischen Grundsätze der privaten
Autonomie und der Toleranz sowie die Tendenz, ethisch-moralisch fun-
dierte Normativität aus Theorie und Praxis zu eliminieren.17 Dementspre-
chend können prozessuale Theorien der Argumentation des Pädophilen
und des Kannibalen nichts entgegenhalten, da ihre Begrifflichkeit nicht
geeignet ist, den – wie die beiden Beispiele zeigen – enorm wichtigen Unter-
schied zwischen partikularen Interessen, die dem distributiv-kollektiven



222 Gemeinwohl als Grundlage globaler Gerechtigkeit

Gemeinwohl abträglich sind, und partikularen Interessen, die sich mit dem
Wohl aller vertragen, d.h. zwischen allgemein schädlicher und allgemein
nicht schädlicher Freiheit einzufangen. Der im ersten Teil meines Beitrags
anhand der Diskurstheorie von Habermas beschriebene Versuch, die Ori-
ginalität der Moral in Frage zu stellen, der auf theoretischer Ebene durch
das Aufstellen des gegenüber der Moral angeblich neutralen Diskurs- bzw.
Demokratieprinzips stattfindet und auf praktischer Ebene als Entlastung
der Rechtssubjekte von den Anforderungen der (zerfallenen!) traditionellen
Sittlichkeit beschrieben wird, kann nämlich nicht ungestraft bleiben, und
Habermas bemüht sich im Nachhinein vergeblich, «Quellen der gesell-
schaftlichen Solidarität» (Habermas 1994, S. 59) und der «Gemeinwohlo-
rientierung» (ebd., S. 111) ausfindig zu machen, wenn seine Theorie von
einer Gesellschaft allein die Institution des öffentlich-freien Diskurses ein-
fordert und den personalen Aspekt völlig vernachlässigt, indem dieser
Aspekt auf die als unproblematisch eingestufte private Freiheit eingeengt
wird. Ein eklatanter Widerspruch der Diskurstheorie besteht somit darin,
dass sie das Naturrecht als metaphysisch und über keine hinreichende
empirische Grundlage verfügend ablehnt und den einzigen nachmetaphysi-
schen Entstehungsort von Legitimität im demokratischen Verfahren
erblickt (ebd., S. 662), gleichzeitig aber von den Rechtsautoren eine nicht
näher beschriebene «demokratische Sittlichkeit» verlangt, weil die politi-
schen Bürgerrechte «die Legitimationsquellen der diskursiven Meinungs-
und Willensbildung nur erschliessen, wenn die Bürger ihre kommunikati-
ven Freiheiten nicht ausschliesslich wie subjektive Handlungsfreiheiten für
die Verfolgung eigener Interessen, sondern für Zwecke des ‹öffentlichen
Vernunftgebrauchs› als kommunikative Freiheiten nutzen.» (ebd., S. 687)
Wie die Individuen ohne Metaphysik bzw. Naturrecht zum Absehen von
ihren partikularen Interessen motiviert werden sollen (dazu gezwungen
werden, beispielsweise durch Regeln auf Menschenrechtsebene, dürfen sie
ja gemäss der in dieser Hinsicht antiautoritären Diskurstheorie nicht) und
wie das rein formale Kriterium der Öffentlichkeit des Vernunftgebrauchs
die für die Legitimität der Willensbildung unverzichtbare materiale Anfor-
derung der Gemeinwohlorientierung, die Habermas selbst an sie stellt,
implizieren kann, das bleibt unbeantwortet. In diesem Kontext droht das
Prinzip der Toleranz, das ein stark unterbestimmter Grundsatz ist, da es
auch für Gleichgültigkeit und Verantwortungslosigkeit Raum bietet, zum
Paradox einer «Diktatur der Toleranz» zu werden, indem es gerade jenes
normative Fundament nicht toleriert, das die unentbehrliche Grundlage für
den auf das Wohl aller gerichteten demokratischen Konsens ist.18 Eine
nicht allein technisch, sondern auch ihrem Sinn nach funktionierende
Demokratie, die also eine gerechte und legitime politische Herrschaft
gewährleistet, bedarf ausser der (öffentlichen) Toleranz auch der (privaten)



MARK JOÓB 223

Tugend. Mit anderen Worten: Ohne Tugend ist die Demokratie tot. Wo
bleiben aber, so frage ich mich, in prozessualen Theorien, die sich die Stär-
kung der Demokratie zum Ziel gesetzt haben, Überlegungen zur Ausbil-
dung und Erhaltung staatsbürgerlicher Tugenden?

Ich möchte nun zu meinen beiden Beispielen zurückkehren und untersu-
chen, was substantielle Theorien gegen die Argumente des Pädophilen und
des Kannibalen vorbringen können. Substantielle Theorien gehen davon
aus, dass es intrinsische Güter bzw. letzte Zwecke gibt, deren Schutz zu
garantieren und deren normative Implikationen auszuführen die Ethik
berufen ist. Dem offenen, öffentlich und privat gestaltbaren Sein wird in
diesen Theorien ein vorgegebenes, fundamentales Sein vorgelagert, diesem
originäre Normativität zugesprochen und so eine unveränderliche morali-
sche Substanz bestimmt, was ihnen den für sie spezifischen anthropolo-
gisch-naturrechtlichen Charakter verleiht. Bei der Festlegung von Rechts-
regeln muss somit das natural Unbeliebige, müssen anthropologische
Konstanten beachtet werden. Dementsprechend können substantielle
Theorien den Argumenten des Pädophilen und des Kannibalen entgegen-
halten, dass einerseits das Erwachsenwerden eine anthropologische Kon-
stante ist und aus guten Gründen, d.h. aufgrund wissenschaftlicher
Erkenntnisse, mit dem Erreichen des 18. Lebensjahres als vollendet
betrachtet wird und aus denselben Gründen nur Erwachsene in der Lage
sind, selbstständige und verantwortungsvolle Entscheidungen zu treffen;
uns dass andererseits die psychische Konstitution des Menschen den Ver-
zehr von Artgenossen verbietet, indem Kannibalismus weithin als Angriff
auf die leibliche Integrität und die Würde eines jeden empfunden wird.
Damit sind substantielle Theorien genug differenziert, um zwischen dem
Allgemeinwohl abträglichen und mit dem Allgemeinwohl verträglichen
partikularen Interessen zu unterscheiden und auf diese Weise das distributiv-
kollektive Gemeinwohl, das ja Interessen von anthropologischem Status
umfasst, dem Zugriff partikularer Interessen zu entziehen und zu schützen.

Höffe gibt nicht nur indirekt eine Anthropologie zu erkennen, indem er
mit seinem Grundsatz des legitimatorischen Individualismus die von Kant zu
einem kategorischen Imperativ erhobene Selbstzweckhaftigkeit des Men-
schen als eine anthropologische Konstante unterstellt, sondern befasst sich
auch explizit mit der conditio humana, die Daten zur Ermittlung des distri-
butiv-kollektiven Gemeinwohls liefert, und mit den für die Verwirklichung
dieses Gemeinwohls im Rahmen einer Demokratie unentbehrlichen staats-
bzw. weltbürgerlichen Tugenden.19 Seine Diagnose des Menschen enthält
Eigenschaften wie «Weltoffenheit und Polykompetenz», «Bedürfnisse und
Triebe», «Intelligenz und Sprachfähigkeit», «Friedfertigkeit und Aggressi-
vität» sowie «das anthropologische Faktum der Hilfs- und Erziehungsbe-
dürftigkeit» (Höffe 1987, S. 345 ff.) und stellt einen ersten Versuch dar, die



224 Gemeinwohl als Grundlage globaler Gerechtigkeit

Ethik auf ein ganzheitliches Menschenbild zu gründen. Auch Nussbaum
stellt eine Liste von konstitutiven Bedingungen des Menschen zusammen,
von der sie dann zu einer Aufzählung der zu befördernden menschlichen
Grundfähigkeiten in Form einer Theorie des Guten fortschreitet (Nussbaum
1999, S. 49 ff.). Nussbaum verwickelt sich aber in Widersprüche, indem sie
einerseits eine «gleichmässige Verteilung der Fähigkeiten» (ebd., S. 67) ver-
langt und das Ziel politischen Handelns darin erblickt, «ein umfassendes
Unterstützungssystem zu schaffen, das allen Bürgern ein ganzes Leben lang
eine gute Lebensführung ermöglicht» (ebd., S. 62), andererseits jedoch der
Auffassung ist: «[...] die Entscheidungsfreiheit der Bürger müsste in allen
Bereichen, auch bei der Ausarbeitung der politischen Konzeption selbst,
gewährleistet sein.» (ebd., S. 65) Während also Nussbaum die Nivellierung
von Fähigkeiten und einen Vorsorgestaat, dem (weitgehend zu rechtferti-
gende) paternalistische Züge nicht abzusprechen sind, fordert, will sie
zugleich eine von Vorgaben und Zwängen freie demokratische Entschei-
dungsfindung gewährleistet sehen, wobei ihr jedoch positiv anzurechnen ist,
dass sie im Gegensatz zu Habermas auf die Ausbildung von Tugenden in
Form einer humanistischen Erziehung grosses Gewicht legt. Wie Höffe und
Nussbaum spricht auch Krebs neben der individuellen Autonomie einer
Reihe weiterer menschlicher Eigenschaften einen intrinsischen Wert zu und
kann ihren anthropologischen Ansatz vom Vorwurf des ungerechtfertigten
Paternalismus freihalten, indem sie zwischen dem Urteil, was für Menschen
gut ist, und der Berechtigung, Menschen zu einem guten Leben zu zwingen,
klar unterscheidet: «Die Aufgabe des Staates beschränkt sich danach denn
auch darauf, alle über effektiv garantierte Grundrechte zu einem menschen-
würdigen Leben zu befähigen.» (Krebs 1998, S. 240) Die Aufgabe des Staa-
tes muss sich allerdings, wie meine beiden Beispiele zeigen, auch darauf
erstrecken, Tätigkeiten, die anderen schaden, durch Einsatz des staatlichen
Drohpotentials zu verbieten.

Ein Standardvorwurf gegen substantielle Theorien ist, dass sie einen
Sein-Sollens-Fehlschluss begehen (was des Öftern fälschlicherweise als
naturalistischer Fehlschluss bezeichnet wird)20. Einerseits trifft dieser Vor-
wurf genau so auf prozessuale Theorien zu, indem diese die Verfahrensbe-
dingungen bzw. Diskursvoraussetzungen mit soziologischen und empiri-
schen Fakten begründen, andererseits muss zwischen einem gestaltbaren,
derivativen, aposteriorischen Sein und einem vorgegebenen, fundamenta-
len, apriorischen Sein unterschieden werden, welches letztere im Rahmen
einer Anthropologie21 erschlossen werden kann und durch den ethisch-
legitimatorischen Grundsatz der Gemeinwohlorientierung den imperativi-
schen Zusatz erhält. Wie der Umstand zeigt, dass auch prozessuale Theori-
en gegen das Humesche Gesetz verstossen, wäre es falsch zu glauben, dass
diese von mir aus Gründen der besseren Übersicht als prozessual bezeich-



MARK JOÓB 225

neten Theorien keine substantiellen Vorgaben machen würden; so fliessen
etwa bei Habermas auf zwei der öffentlichen Entscheidungsfindung nicht
zugänglichen Ebenen ethisch-normative Prämissen ein: auf der Ebene der
Diskursvoraussetzungen und auf der Ebene der Lebenswelt. Das Defizit
prozessual ausgerichteter Theorien besteht darin, dass diese Prämissen
einerseits nicht kritisch reflektiert werden und andererseits auf einem
reduktionistischen Menschenbild basieren, indem die Eigenschaft der
Autonomie anderen konstitutiven Eigenschaften der menschlichen 
Existenz übergeordnet wird. In den beiden in diesem zweiten Teil meines
Beitrags behandelten Theorietypen stehen sich somit nicht die Begriffe
«Prozess» und «Substanz», sondern zwei Menschenbilder: ein reduktioni-
stisches und ein tendenziell ganzheitliches gegenüber. Der Reduktionismus
prozessual ausgerichteter Theorien kommt auch darin zum Vorschein, dass
sie trotz ihres empirisch-soziologischen Hintergrunds das Funktionieren
der Demokratie nicht erklären können, weil sich die motivationale Basis
der Gemeinwohlorientierung aus privater Freiheit nicht herleiten lässt.
Diese Motivation können nur naturrechtlich vorgegebene Imperative, die
die Unbeliebigkeit der menschlichen Existenz bewusst werden lassen,
übernehmen. Die Erschliessung der anthropologischen Unbeliebigkeit und
die Ableitung der aus ihr folgenden Imperative kann selbstverständlich
nicht Sache einer herrschenden Elite sein, die ihre partikularen Interessen
verfolgt, sollte aber ebenso wenig Gegenstand demokratischer Einigungs-
prozesse sein, wie etwa auch die Beantwortung der Fragen, ob die Erde
rund oder flach ist und ob zwei mal zwei vier ergibt, nicht einem
Mehrheitsentschluss überlassen wird; vielmehr sind wissenschaftliche
Expertendiskurse gefordert, die den Anforderungen der Aufrichtigkeit und
der Präzision genügen müssen und denen die Kompetenz zugesprochen
werden muss, anthropologische Erkenntnisse bis zu ihrer Widerlegung als
erwiesen und für die politische Entscheidungsfindung als bindend einzu-
stufen. Zur Kontrolle dieser für alle wissenschaftlichen Beiträge offenen
Expertendiskurse sind grösstmögliche Publizität und eine besonders auf
dem Gebiet der Anthropologie und der Ethik geschulte Bevölkerung, die
sich an tugendhaften Vorbildern orientieren kann, erforderlich.

Anmerkungen

1 Aristoteles 1977, S. 91.
2 Hobbes schreibt auf den Umstand bezogen, dass der das Zusammenleben der Menschen

regelnde Vertrag nur ein künstlicher ist: «Und so ist es ganz leicht verständlich, dass es
noch mehr braucht als nur einen Vertrag, um dem Bündnis Bestand zu verleihen. Und die-
ses Mehr kann nur eine oberste Macht sein, die die Menschen in Zucht hält und ihre Hand-
lungen auf das Gemeinwohl hinlenkt.» (Hobbes 1965, S. 136; Hervorhebung von mir)



226 Gemeinwohl als Grundlage globaler Gerechtigkeit

Locke denkt: «[...] das erste und grundlegende natürliche Gesetz, das sogar über der legis-
lativen Gewalt gelten muss, [ist] die Erhaltung der Gesellschaft und (soweit es mit dem
öffentlichen Wohl vereinbar ist) jeder einzelnen Person in ihr» (Locke 1977, S. 283; Her-
vorhebung von mir verschoben).
Bei Rousseau heisst es: «Aus dem Vorhergehenden folgt, dass der Gemeinwille immer auf
dem rechten Weg ist und auf das öffentliche Wohl abzielt: woraus allerdings nicht folgt, dass
die Beschlüsse des Volkes immer gleiche Richtigkeit haben.» (Rousseau 1977, S. 30; Her-
vorhebung von mir)
Und Kant sagt in seiner Rechtslehre zu den drei Gewalten des Staates: «In ihrer Vereini-
gung besteht das Heil des Staats (salus reipublicae suprema lex est); worunter man nicht
das Wohl der Staatsbürger und ihre Glückseligkeit verstehen muss» (Kant 1956, Bd. IV, S.
437; Hervorhebung von mir).
Diese vier Vertragstheoretiker verstehen alle Gemeinwohl als das Wohl eines Kollektivs,
dem das Wohl des Individuums untergeordnet ist, obwohl sie den Vertragsabschluss selbst,
der ja auf freiwilliger Basis zustande kommt, mit dem sich daraus ergebenden Vorteil für
jede einzelne Personen begründen: ihr Individualismus bleibt also auf die Legitimation
der Staatsordnung als solche beschränkt und gilt nicht – oder nur beschränkt – als norma-
tives Kriterium für die Funktionsweise dieser Ordnung.

3 Vgl. Kohler 2002, S. 166 f., Höffe 1987, S. 95-125 und Habermas 1994, S. 157 f.
4 Habermas schreibt: «Das Hintergrundwissen kann nicht als solches falsifiziert werden; es

zersetzt sich, sobald es, indem es thematisiert wird, in den Strudel von Problematisie-
rungsmöglichkeiten hineingerät.» (Habermas 1994, S. 39) Einerseits erscheint es als
Inkonsequenz, dass Habermas, der den Zerfall traditioneller und substantieller Sittlichkeit
diagnostiziert und auf einem postkonventionellen und nachmetaphysischen Begründungs-
niveau argumentiert, das Hintergrundwissen für unantastbar erklärt; andererseits zeugt es
von Einsicht, dass er die herausragende Bedeutung des für die Diskurstheorie nicht
zugänglichen normativen Fundaments, die diesem bei der gesellschaftlichen Entschei-
dungsfindung zukommt, anspricht.

5 Stark an Habermas erinnernde Ansichten vertreten u.a. Benhabib 2000, Forst 1999, Kohler
1999 und 2002 sowie Maus 1999.

6 In seinem letzten grösseren Werk, «The Law of Peoples», charakterisiert Rawls den Urzu-
stand folgendermassen: «In what I am now calling the first use of the original position, it
models what we regard – you and I, here and now - as fair and reasonable conditions for
the parties, who are rational representatives of free and equal, reasonable and rational citi-
zens, to specify fair terms of cooperation for regulating the basic structure of this society.»
(Rawls 1999, S. 30; Hervorhebung von mir)

7 Augustinus 1977, Bd. 1, S. 173. Augustinus fährt nach seiner Frage fort: «Sind doch auch
Räuberbanden nichts anders als kleine Reiche. Auch da ist eine Schar von Menschen, die
unter Befehl eines Anführers steht, sich durch Verabredung zu einer Gemeinschaft zusam-
menschliesst und nach fester Übereinkunft die Beute teilt.» (ebd.)

8 Siehe Kelsens kurze Schrift «Was ist Gerechtigkeit?» aus dem Jahr 1953, in der er Gerech-
tigkeit und absolute Werte überhaupt für subjektiv, irrational und metaphysisch hält,
während er Toleranz, Gedankenfreiheit und Demokratie ohne jede Begründung absolut
setzt und meint, diese seien keine Werte, sondern moralisch neutrale Prinzipien. Dabei
gesteht Kelsen – was für ihn und für die Vertreter der Diskurstheorie bezeichnend ist –
nicht ein, dass er Toleranz und Demokratie gerade deshalb fordert, weil sie für ihn (und für
andere) einen Wert haben. (Vgl. Kelsen 2000)

9 Vgl. Höffe 1987, S. 157.
10 Wie Pogge (und weitgehend auch Höffe) stellt schon Beitz in seinem 1979 erschienenen

Buch «Political Theory and International Relations» die moralische Relevanz von Staats-
grenzen und den intrinsischen Wert von Staaten in Frage und schlägt im Unterschied zu
Rawls’ und Höffes zweistufigem Kontraktualismus einen einzigen, globalen Urzustand
vor: «When, as now, national boundaries do not set off discrete, self-sufficient societies, we



MARK JOÓB 227

may not regard them as morally decisive features of earth’s social geography. For purposes
of moral choice, we must, instead, regard the world from the perspective of an original
position from which matters of national citizenship are excluded by an extended veil of
ignorance.» (Beitz 1979, S. 176) Im Mittelpunkt seines kosmopolitischen Liberalismus –
wie Beitz später seine Theorie nennt (vgl. Beitz 1999, S. 216) – steht das von Rawls über-
nommene Konzept der moralischen Person als der einzigen Legitimationsquelle politi-
scher Ordnungen, wobei das Verdienst von Beitz darin besteht, dass seine Theorie im
Gegensatz zu Rawls selbst dieses rawlssche Konzept konsequent durchzieht. Vgl. zum
Konzept der moralischen Person: Rawls 1979, S. 548 ff.

11 Vgl. das so genannte Kredit- und Rohstoffprivileg bei Höffe 1999, S. 411 f. und Pogge
2001, S. 47-53; dieses Privileg erlaubt es auch ungerechten und undemokratischen Macht-
eliten, die sich nicht gegen aussen, sondern gegen die eigene Bevölkerung wie Räuber-
banden verhalten, ihr Diebesgut, Rohstoffe, zu verkaufen und im Namen ihres Volkes Kre-
dite aufzunehmen. Höffe und Pogge verlangen, dass das Kredit- und Rohstoffprivileg nur
gemeinwohlorientierten, demokratischen Staaten verliehen werde.

12 Das wird schon durch Kants Kategorischen Imperativ gefordert, den er in der «Grundle-
gung zur Metaphysik der Sitten» als oberstes praktisches Prinzip folgendermassen formu-
liert: «Handle so, dass du die Menschheit, sowohl in deiner Person als in der Person eines
jeden andern, jederzeit zugleich als Zweck, niemals bloss als Mittel brauchest.» (Kant
1956, Bd. IV, S. 61)

13 Höffe stellt in Anlehnung an Kant meines Erachtens richtig fest: «Weil die naturale Natur,
von keiner Generation geschaffen, ihnen allen eine prinzipielle Vorgabe darstellt, ist sie ein
Gemeineigentum der Menschheit, die Allmende der Gattung, der gegenüber sich ein
Gleichheitsprinzip aufdrängt.» (Höffe 1999, S. 419) Kant spricht in seiner Schrift «Zum
ewigen Frieden» von einem Recht «des gemeinschaftlichen Besitzes der Oberfläche der
Erde» (Kant, 1964, Bd. VI, S. 214).
Um der diachronen Betrachtungsweise gerecht zu werden, wird nach Rawls im Urzustand
ein Spargrundsatz aufgestellt: «Wenn alle Generationen (ausser vielleicht den früheren)
Gewinn haben sollen, müssen sich die Beteiligten offenbar auf einen Spargrundsatz einigen,
der dafür sorgt, dass jede Generation ihren gerechten Teil von ihren Vorfahren empfängt
und ihrerseits die gerechten Ansprüche ihrer Nachfahren erfüllt.» (Rawls 1979, S. 322)
Rawls ist in meinen Augen allerdings inkonsequent, indem er die zeitliche Entgrenzung der
Gerechtigkeitsperspektive verlangt, sich gleichzeitig vor deren räumlicher Ausdehnung auf
den ganzen Globus aber verschliesst, wie sein kommunitaristisch ausgerichtetes, die Sou-
veränität der Einzelstaaten betonendes Völkerrechtskonzept in «The Law of Peoples» zeigt.

14 Die strikte Aufspaltung einer Konzeption der globalen Gerechtigkeit in eine ideale und in
eine realistische Theorie, wie sie Koller (vgl. Koller 1996, S. 232 ff.) vornimmt, ist meiner
Ansicht nach weder möglich, indem auch ein ideales Weltmodell, um nicht illusorisch zu
sein, die natürlichen Gegebenheiten der Erde und der menschlichen Natur berücksichtigen
muss, was Kollers ideales Modell, wie etwa der darin enthaltene Grundsatz der suprana-
tionalen Ordnungssicherung zeigt, ja auch tut, noch ist diese Aufspaltung wünschenswert,
da sie den Anschein erweckt, als müsste sich die Moral nach den politischen Gegebenhei-
ten ausrichten. Die wichtige Frage nach dem Zusammenhang zwischen den natürlichen
und den politischen Gegebenheiten menschlichen Lebens kommt im zweiten Teil meines
Beitrags ausführlicher zur Sprache.

15 Vgl. Habermas 1994, 1998 und 1999, Forst 1996 und 1999 sowie Kohler 1999 und 2002.
16 Vgl. Höffe 1987 und 1999, Nussbaum 1988 und 1999 sowie Krebs 1998 und 2002.
17 Vgl. z.B. Habermas 1994, S. 677, wo er sich gegen eine moralische Begründung von

Recht als solchem wehrt.
18 Toleranz ist eigentlich das grösste Hindernis für das Zustandekommen eines Konsenses, da

sie nicht nur, wie Habermas meint, «ein auf Dauer gestelltes Dissensrisiko» (Habermas
1994, S. 680) beinhaltet, sondern die ganze Entscheidungsfindung lähmt; wenn nämlich
alle partikularen Interessen gleich zählen, ohne von einer moralischen Instanz in eine



228 Gemeinwohl als Grundlage globaler Gerechtigkeit

Rangordnung gebracht zu werden, bleibt das Recht des Stärkeren ausschlaggebend. Die
Diskurstheorie kann also keine Konzeption für eine funktionsfähige Demokratie liefern;
vgl. dazu Steiger 1999, S. 49. Die Lähmung des demokratischen Prozesses ist die Konse-
quenz der für prozessuale Theorien charakteristischen Umkehrung von Grund und Folge,
indem angenommen wird, dass (materiale) Gerechtigkeit aus (formaler) Demokratie folge,
während Demokratie offensichtlich nur durch Gerechtigkeit, d.h. durch die Orientierung
am distributiv-kollektiven Gemeinwohl, begründet und erhalten werden kann; vgl. auch
Sutor 2001, S. 274 ff.

19 Zu Höffes demokratischer und kosmopolitischer Tugendlehre vgl. Höffe 1999, S. 190-223
und S. 335-348.

20 Der naturalistische Fehlschluss betrifft Moores Untersuchung der Bedeutung des Wortes
«gut» und besagt, dass es nicht möglich ist, das Gute durch andere Eigenschaften als das
Gut-Sein zu bestimmen, dass also der Begriff des Guten nicht definierbar ist; das Hume-
sche Gesetz hängt eng damit zusammen und bringt zum Ausdruck, dass es logisch unmög-
lich ist, aus deskriptiven, indikativischen Aussagen normative, imperativische Konklusio-
nen, d.h. aus Seinssätze Sollenssätze, abzuleiten; vgl. dazu Ricken 1998, S. 49-56 und
Anzenbacher 1992, S. 265-270.

21 Auch das Unternehmen, die Philosophie(-geschichte) als Repertoire anthropologischer
Erkenntnisse zu nutzen, wäre einen Versuch wert.

Bibliographie

Anzenbacher, Arno 1992, Einführung in die Ethik, Düsseldorf: Patmos
Aristoteles 1977, Hauptwerke, übers. von W. Nestle, Stuttgart: Kröner
Augustinus 1977, Vom Gottesstaat, übers. von W. Timme, München
Beitz, Charles 1979, Political Theory and International Relations, Princeton: Prin-

ceton University Press
Beitz, Charles 1999, «Afterword», in: Beitz 1979, S. 185-216
Benhabib, Seyla 2000, 2. Aufl., Kulturelle Vielfalt und demokratische Gleichheit,

Frankfurt/M.: Fischer
Brunkhorst, Hauke, Köhler, Wolfgang R. und Lutz-Bachmann, Matthias (Hg.)

1999, Recht auf Menschenrechte, Frankfurt/M.: Suhrkamp
Forst, Rainer 1996, Kontexte der Gerechtigkeit, Frankfurt/M.: Suhrkamp
Forst, Rainer 1999, «Das grundlegende Recht auf Rechtfertigung», in: Brunkhorst,

Köhler und Bachmann (Hg.) 1999, S. 66-105
Habermas, Jürgen 1994, Faktizität und Geltung, Frankfurt/M.: Suhrkamp
Habermas, Jürgen 1998, Die postnationale Konstellation, Frankfurt/M.: Suhrkamp
Habermas, Jürgen 1999, «Der interkulturelle Diskurs über Menschenrechte», in:

Brunkhorst, Köhler und Lutz-Bachmann (Hg.) 1999, S. 216-227
Hobbes, Thomas 1965, Leviathan, übers. von D. Thidow, hg. von P. C. Mayer-

Tasch, Reinbeck bei Hamburg: Rowohlt
Höffe, Otfried 1987, Politische Gerechtigkeit, Frankfurt/M.: Suhrkamp
Höffe, Otfried 1999, Demokratie im Zeitalter der Globalisierung, München: Beck
Kant, Immanuel 1956-1964, Werke in sechs Bänden, hg. von W. Weischedel, Wies-

baden: Insel
Kelsen, Hans 2000, Was ist Gerechtigkeit?, Stuttgart: Reclam
Kohler, Georg 1999, «Weltinnenpolitik, Grenzen der Verantwortung und Entstaat-

lichung», in: Brunkhorst, Köhler und Lutz-Bachmann (Hg.) 1999, S. 246-261



MARK JOÓB 229

Kohler, Georg 2002, «Weltrepublik, Vernunftnotwendigkeit und die ‹Garantie des
ewigen Friedens›», in: Gosepath, Stefan und Merle, Jean-Christophe (Hg.),
Weltrepublik, Globalisierung und Demokratie, München: Beck, S. 165-180

Koller, Peter 1996, «Frieden und Gerechtigkeit in einer geteilten Welt», in: Merkel,
Reinhard und Wittmann, Roland (Hg.), «Zum ewigen Frieden», Frankfurt/M.:
Suhrkamp, S. 213-238

Koller, Peter 1999, «Die Internationalisierung der Menschenrechte und die Grenzen
staatlicher Souveränität», in: Brunkhorst, Köhler und Lutz-Bachmann (Hg.)
1999, S. 228-245

Krebs, Angelika 1998, «Werden Menschen schwanger? Das ‹gute menschliche
Leben› und die Geschlechterdifferenz», in: Steinfath, H. (Hg.), Was ist ein
gutes Leben?, Frankfurt/M.: Suhrkamp, S. 235-247

Krebs, Angelika 2002, Arbeit und Liebe, Frankfurt/M.: Suhrkamp
Locke, John 1977, Zwei Abhandlungen über die Regierung, übers. von H. J. Hoff-

mann, hg. von W.Euchner, Frankfurt/M
Maus, Ingeborg 1999, «Menschenrechte als Ermächtigungsnormen internationaler

Politik», in: Brunkhorst, Köhler und Lutz-Bachmann (Hg.) 1999, S. 276-292
Nussbaum, Martha C. 1988, «Nature, Function, and Capability: Aristotle on Politi-

cal Distribution», in: Oxford Studies in Ancient Philosophy, Erg. Band, S.
145-184

Nussbaum, Martha C. 1999, Gerechtigkeit oder Das gute Leben, hg. von H. Pauer-
Studer, übers. von I. Utz, Frankfurt/M.: Suhrkamp

Pogge, Thomas 1989, Realizing Rawls, Ithaca und London: Cornell University
Press

Pogge, Thomas 2001, «Internationale Gerechtigkeit: Ein universalistischer
Ansatz», in: Ballestrem, Karl Graf (Hg.), Internationale Gerechtigkeit, Opla-
den: Leske und Budrich, S. 31-54

Rawls, John 1979, Eine Theorie der Gerechtigkeit, übers. von H. Vetter, Frank-
furt/M.: Suhrkamp

Rawls, John 1999, The Law of Peoples, Cambridge, London: Harvard University
Press

Ricken, Friedo 1998, Allgemeine Ethik, Stuttgart, Berlin, Köln: Kohlhammer
Rousseau, Jean-Jacques 1977, Vom Gesellschaftsvertrag oder Grundsätze des

Staatsrechts, übers. und hg. von H. Brockard und E. Pietzker, Stuttgart
Steiger, Heinhard 1999, «Brauchen wir eine universale Theorie für eine völker-

rechtliche Positivierung der Menschenrechte?», in: Brunkhorst, Köhler und
Lutz-Bachmann (Hg.) 1999, S. 41-51

Sutor, Bernhard 2001, «Über Vertragsgerechtigkeit hinausdenken», in: Ballestrem,
Karl Graf (Hg.), Internationale Gerechtigkeit, Opladen: Leske und Budrich, S.
273-277

Walzer, Michael 1996, Lokale Kritik – globale Standards, übers. von Ch. Gold-
mann, Hamburg: Rotbuch



230 Gemeinwohl als Grundlage globaler Gerechtigkeit


